



Βυζαντινή μουσική εἶναι ἡ παραδοσιακή μουσική τῆς Ὀρθοδόξου Ἐκκλησίας. Έχει μιὰ ἀδιάκοπη ἱστορική ροή, ἡ πηγή τῆς ὁποίας μπορεῖ νὰ ἐντοπισθῆ στὶς ψαλτικὲς διαλέκτους τῶν πρώτων εὐχαριστιακῶν κοινοτήτων τῆς Χριστιανοσύνης. Μὲ τὴν πάροδο τῶν αἰώνων, ἐγνώρισε μιὰ φυσική ἐξέλιξη, τελειοποιουμένη συνεχῶς ὑπὸ τῆς Ἐκκλησίας¹ ἐντὸς συγκεκριμένου παραδοσιακοῦ πλαισίου. Εἶναι ἡ μουσική τὴν ὁποία οἱ Ἅγιοι θεωροῦν ὡς τὴν πλέον κατάλληλη γιὰ

τὴν κοινὴ λατρεία, καὶ αὐτὴ τὴν ὁποία ἄκουσαν οἱ ἀπεσταλμένοι τοῦ Πρίγκιπος Βλαδιμήρου στὴν Κωνσταντινούπολη, κατὰ τὴ διάρκεια τῆς ἀκολουθίας· ἡ μουσικὴ αὐτὴ τοὺς ἔκανε νὰ ἀναφωνήσουν ἐκστατικά: «Δὲν γνωρίζαμε ἐὰν ἤμασταν στὸν οὐρανὸ ἢ στὴ γῆ!... Εἶναι ἀδύνατον νὰ λησμονήσουμε ποτὲ ἐκείνη τὴν ὡραιότητα!» Καὶ τοιουτοτρόπως ἀκολούθησε ὁ βαπτισμὸς τῆς Ρωσίας στὴν Ὀρθοδοξία.

Αὐτὸ τὸ βιβλίο ἀποτελεῖ μιὰ ταπεινὴ προσπάθεια ποὺ ἀποσκοπεῖ στὸ νὰ προσφέρῃ σ' αὐτὸν ποὺ ζῆ στὴ Δύση ἡ αὐθεντικὴ Βυζαντινὴ ἐκκλησιαστικὴ μουσική.

Γιὰ νὰ μπορέσουν οἱ Ὀρθόδοξοι Χριστιανοὶ τῆς Δύσεως νὰ ἐκτελέσουν τὴν παραδοσιακὴ Βυζαντινὴ ψαλμωδία, εἶναι ἀπαραίτητο νὰ συνειδητοποιήσουν ὅτι ἡ Βυζαντινὴ μουσικὴ σὲ πολλὰ σημεῖα διαφέρει ἀπὸ τὴν Δυτικὴ μουσική. Οἱ περισσότεροι Ὀρθόδοξοι Χριστιανοὶ τῆς Δύσεως καθημερινῶς ἐκτίθενται μᾶλλον στὴν Δυτικὴ μουσικὴ παρὰ στὴν Βυζαντινὴ μουσική. Συνεπῶς ἡ ἀντίληψή τους ἔχει διαμορφωθεῖ μὲ τέτοιο τρόπο ὥστε νὰ γίνεται δυσκολότερη ἡ ἐκμάθηση τῆς Βυζαντινῆς μουσικῆς ἀπὸ αὐτοὺς παρὰ ἀπὸ Ὀρθόδοξους Χριστιανοὺς γαλουχημένους στὴν ἀκουστικὴ ποιότητα τῆς Βυζαντινῆς μουσικῆς.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ή Βυζαντινή μουσική ἀναπτύχθηκε κυρίως ἀπὸ τὸν Ἅγιο Ἰωάννη τὸν Δαμασκηνὸ στὸν ὄγδοο αἰῶνα, καὶ ἀπὸ τὸν Ἅγιο Ἰωάννη τὸν Κουκουζέλη, ὁ ὁποῖος ἔζησε (κατὰ τοὺς μουσικολόγους Γρηγόριο Στάθη καὶ Edward Williams) στὸν δέκατο τέταρτο αἰῶνα.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> "Повесть временных лет", Нестор, летописец, монах Киево-Печерского монастыря, ок.1112г., часть2-ая. Перевод академика Лихачева Д.С., в книге «Великое Наследие», изд. «Современник», М., 1980 г.

Θὰ μποροῦσε κανείς νὰ ταξινομήση τὶς διαφορές μεταξύ τῶν δύο σὲ τρεῖς κατηγορίες: ποσοτικές, ποιοτικές καὶ πνευματικές.

(α) Οί ποσοτικές διαφορές ἀναφέρονται στὰ διαστήματα πού χρησιμοποιοῦνται στὶς Εύρωπαϊκές καὶ Βυζαντινές κλίμακες. Οἱ Βυζαντινές κλίμακες περιέχουν διαστήματα καὶ ἔλξεις τὰ όποῖα δὲν ἀντιστοιχοῦν στὰ διαστήματα τῆς συγκερασμένης κλίμακας, ποὺ εἶναι ἡ καθιερωμένη κλίμακα τῆς Εὐρωπαϊκῆς μουσικῆς. Οἱ διαφορὲς αὐτὲς εἶναι ὁμολογουμένως λεπτές, ἐν τούτοις όμως τὰ διαστήματα τῶν κλιμάκων τῆς Βυζαντινῆς μουσικῆς προσδίδουν στὴ Βυζαντινὴ ψαλμωδία μιὰ ίδιαίτερη ύφή. Άλλωστε οἱ διαφορὲς αὐτὲς εἶναι συνήθως τόσο μικρές, ὥστε οἱ περισ-

σότεροι φθόγγοι μποροῦν νὰ προσεγγισθοῦν μὲ ἀνάλογους φθόγγους τῆς συγκερασμένης κλίμακας. Παρὰ ταῦτα, ἡ μαλακή χρωματική Βυζαντινή κλίμακα παρουσιάζει μιὰ ίδιαιτερότητα, διότι ὁ φθόγγος «Κε» τῆς μαλακῆς χρωματικῆς κλίμακας δὲν ἀντιστοιχεῖ οὔτε στὸν φυσικὸ A (La), οὔτε στὸν Α μὲ ὕφεση, ἀλλὰ πέφτει μεταξύ τῶν δύο μὲ τρόπο ὤστε ὁποιαδήποτε προσέγγιση μὲ τὴ συγκερασμένη κλίμακα είναι άνεπαρκής. Τὸ πρόβλημα αὐτὸ καὶ ἡ ἐπίλυσή του σγολιάζονται μὲ μεγαλύτερη λεπτομέρεια στὸ Α΄ Παράρτημα.

(β) Οί ποιοτικές διαφορές μεταξύ τῆς Δυτικῆς καὶ τῆς Βυζαντινής Μουσικής είναι πολλές. Ή στοιχειώδης διαφορὰ εἶναι τὸ ὅτι ἡ Δυτικὴ μουσικὴ εἶναι κυρίως πολυφωνική (δηλ. ἐναρμονισμένη) ἐνῷ ἡ Βυζαντινὴ εἶναι μονοφωνική, δηλαδή ἀποτελεῖται ἀπὸ μία μελωδία, ή ὁποία συνήθως συνοδεύεται ἀπὸ ἔνα βαθύφωνο βόμβο, τὸ λεγόμενο «ἴσον», τὸ ὁποῖο ἐμπλουτίζει τὴν μελφδία καὶ προσθέτει σοβαρότητα καὶ δύναμη. 4 Κατ' αὐτὸν τὸν τρόπον, ἀκόμη



"Αγιος Ίωάννης δ Χρυσόστομος

καὶ ἂν ἐκτελῆται ὑπὸ χορφδίας, ἡ ψαλμφδία ἀκούεται ὡσὰν νὰ ἐξέρχεται «ἐξ ἑνὸς στόματος», όπως περιέγραψε ὁ Άγιος Ἰωάννης ὁ Χρυσόστομος τὴν μουσικὴ τοῦ τετάρτου αἰῶνος. Δύτὴ ἡ άπλη συνήχηση της μελωδίας μετὰ τοῦ ἰσοκρατήματος είναι εἰς χρησιν ἐπὶ πολλοὺς αἰῶνες. <sup>6</sup> Ή

 $^3$  Συγκεκριμένως, οἱ φθόγγοι σὲ ὅλες τὶς Βυζαντινὲς κλίμακες (ἐκτὸς ἀπὸ τὴν μαλακὴ χρωματικὴ κλίμακα) μποροῦν νὰ προσεγγισθοῦν μὲ ἀνάλογους φθόγγους τῆς συγκερασμένης κλίμακας ἄστε οἱ διαστηματικὲς διαφορὲς ποτὲ δὲν ξεπερνοῦν 2 μόρια, ποὺ ἰσοδυναμοῦν μὲ τὸ ἔν τρίτο ἑνὸς ἡμιτόνου.

Κατὰ τὴν μαρτυρία ἐνὸς Ἅγγλου φιλολόγου, "Η ἐντύπωση ποὺ ἐπιτυγχάνεται μὲ τὸ ἴσον εἶναι πολὺ πιὸ πλήρης καὶ ίκανοποιητική ἀπὸ ὅ,τι θὰ νόμιζε κανείς." (Tillyard, H.J.W., Byzantine Music and Hymnography. London, 1923, σελ. 64.)

<sup>5</sup> Migne, *Patrologia Graeca* 61:315, Έρμηνεία στὴν Α΄ Κορινθίους 14,33 τοῦ Άγίου Ἰωάννου τοῦ Χρυσοστόμου, Όμιλία λς΄ «Καὶ γὰρ μίαν ἐν ἐκκλησία δεῖ φωνὴν εἶναι ἀεί, καθάπερ ἐνὸς ὄντος σώματος. Διὰ τοῦτο καὶ ὁ ἀναγινώσκων μόνος φθέγγεται καὶ αὐτὸς ὁ τὴν ἐπισκοπὴν ἔχων ἀνέχεται σιγῆ καθήμενος. Καὶ ὁ ψάλλων ψάλλει μόνος καν πάντες ύπηχωσιν, ως έξ ένος στόματος ή φωνή φέρεται».

<sup>6</sup> Ωρισμένοι μουσικολόγοι (ὁ Γεώργιος Παπαδόπουλος, ὁ Δημήτριος Παναγιωτόπουλος καὶ ὁ Γεώργιος Κωνσταντίνου μεταξύ ἄλλων) ἰσχυρίζονται ὅτι ἡ λέξη «ὑπηχῶσιν» ποὺ αναφαίνεται στὴν προηγουμένη ὑποσημείωση σημαίνει νὰ «ψάλλουν τὸν ὑπόηγον». Εἰκάζουν ὅτι αὐτὸς ὁ ὑπόηγος ῆταν πρόδρομος τοῦ ἰσοκρατήματος. Ἄλλοι μουσικολόγοι ὅμως (συμπεριλαμβανομένων καὶ τῶν James McKinnon, Δημητρίου Οἰκονόμου, καὶ τοῦ πατρολόγου G.W.H. Lampe) πιστεύουν ὅτι ἡ «ὑπήχησις» δὲν εἶναι ὑπόηχος ἀλλά ἀντιφώνησις. Ἡ θεωρία τους εἶναι πιὸ πιστευτή, μιὰ καὶ ή γρήση τῶν λέξεων «ὑπήγησις» καὶ «ὑπηγεῖν» ὑπὸ τοῦ Ἁγίου Ἰωάννου τοῦ Χρυσοστόμου στὸν λόγον του στὸν 117ον Ψαλμὸν (PG 55:328) δὲν ἀφήνει περιθώρια ἀμφιβολίας ὅτι ἀναφέρονται σὲ ἀντιφώνηση. Καὶ ἄλλα πατερικὰ

μετατροπή τῆς Βυζαντινῆς μουσικῆς ἀπὸ μονοφωνική σὲ πολυφωνική μὲ τὴν πρόσθεση ἄλλης μελφδίας εἶναι στοιχεῖο παντελῶς παρείσακτο καὶ ἀλλότριο γιὰ τὴν Ὀρθόδοξη λειτουργική λατρεία. Ἄν καὶ ἐπεκράτησε σὲ ὡρισμένες ἄλλες Ὀρθόδοξες παραδόσεις οἱ ὁποῖες ἔχουν προσφάτως υἱοθετήσει στοιχεῖα εἴτε Εὐρωπαϊκῆς συνθέσεως, εἴτε ἐγχώριας δημοτικῆς μουσικῆς, ἡ Βυζαντινή μουσικὴ διατηρεῖ τὴν μονοφωνική της ταυτότητα μέχρι σήμερα.

Ή Δυτική πολυφωνική μουσική καθιερώθηκε στήν Όρθόδοξη λειτουργική μουσική γιὰ πρώτη φορὰ στὸ Λβὶβ καὶ μετὰ στὸ Κιέβο, σπου ή τοιαύτη πολυφωνική μουσική «ξέσπασε αἰφνιδίως στὴ Ρωσική λειτουργική ψαλμωδία προερχομένη ἀπὸ τὴ Δύση, στὰ μέσα τοῦ 17ου αἰῶνος», λόγῳ Ρωμαιοκαθολικῶν ἐπιδράσεων ἀπὸ τὴν Πολωνία. Έτσι ἐτέθη ἕνα ἀπότομο τέλος στὴ χρήση τῆς μονοφωνικῆς λειτουργικῆς μουσικῆς στὴ Ρωσία, ἡ ὁποία ἐχρησιμοποιεῖτο γιὰ ἑπτὰ περίπου αἰῶνες. Εκτοτε, ἡ πολυφωνική αὐτὴ μουσική συνέχισε νὰ ἀναπτύσσεται ὑπὸ Ἰταλικὴ καὶ Γερμανική ἐπιρροή. Σήμερα πολλὲς Ὀρθόδοξες κοινότητες ἔχουν ἀκολουθήσει τὴ σειρὰ αὐτή, χρησιμοποιῶντας διάφορες μορφὲς πολυφωνίας, χωρὶς νὰ λάβουν ὑπ' ὄψιν τους τὴν πηγή των ἢ τὶς εἰκαστικὲς ἀρχὲς ποὺ τὶς διέπουν.

Άκόμη πιὸ σημαντικὲς ἀπὸ αὐτὲς τὶς ἱστορικὲς διαφορὲς μεταξὺ τῶν μορφῶν τῆς πολυφωνίας καὶ μονοφωνίας εἶναι οἱ ἐνυπάρχουσες πνευματικὲς διαφορές. Ὅπως σημειώνει πολὺ εὔστοχα ὁ Δρ. Κωνσταντῖνος Καβαρνός:

«Ἡ μονωδία εὐκολύνει τὸ ἐκκλησίασμα νὰ κατανοήση τὸ περιεχόμενο τοῦ κειμένου τῶν ψαλλομένων ὅμνων. ἀντιθέτως, ἡ πολυφωνία τείνει νὰ ἀποκρύψη τὸ νόημα. Ἐπὶ πλέον, εἰσάγει κάτι τὸ κοσμικὸ στὴν ψαλμωδία, ἔνα στοιγεῖο ἐπιδείξεως καὶ ἐλαφρότη-

κείμενα ὑποστηρίζουν τὴν δεύτερη θεωρία, μιὰ καὶ συχνὰ ἀναφέρουν ἀντιφωνικὴ ψαλμωδία, ἐνῷ δὲν ὑπάρχει σαφὴς μαρτυρία χρήσεως τοῦ ἰσοκρατήματος πρὶν τὸν 15ον αἰῶνα. (Βλέπε Fellerer, K.G., "Die Gesänge der bysantinischgriechischen Liturgie" in Geschichte der katholischen Kirchenmusik, Kassel, 1972, σελ. 130. Βλέπε ἐπίσης Strunk, William Oliver, Essays on Music in the Byzantine World, W. W. Norton & Company, Inc., New York, 1977, σελ. 300.)

3

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Kochmarchuk, Franko, "Dukhovni vyplyvy Kieva na moskovshchynu v dobu hetmans'koi Ukrainy" (New York: Shevchenko Scientific Society, 1964), p. 120f.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Gardner, Johann von, *Russian Church Singing, Vol. 1: Orthodox Worship and Hymnography,* St. Vladimir's Seminary Press, New York, 1980, p. 143.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Αὐτόθι, σελ. 139. Αὐτή ή δήλωση εἶναι στὴν πραγματικότητα ἀπλούστευση μιᾶς πιὸ πολύπλοκης ἐξελίξεως. Ὁ Δρ. Nicolas Schidlovsky ἐξηγεῖ: «Ὅσον ἀφορᾶ στὴν πολυφωνία στὴ ρωσικὴ ἐκκλησιαστικὴ μουσική, πρέπει νὰ ἐπισημάνωμε τὸ ἐξῆς: εἶναι σίγουρο ὅτι ὑπῆρχε πρὶν τὸν 17ο αίῶνα, ἀλλὰ ἡ ἱστορική της ἐξέλιξη εἶναι ἄγνωστη καὶ δὲν μποροῦμε νὰ εἴμεθα βέβαιοι γιὰ τὸν τρόπο καὶ χρόνο τῆς προελεύσεως της. Βασιζόμενοι σὲ χειρόγραφα μποροῦμε νὰ ὑποστηρίξουμε ὅτι ἡ αὐτόχθονη πολυφωνικὴ τεχνικὴ θεωρεῖται γενικὰ ὡς προϊὸν λαϊκῆς ἐτεροφωνίας ποὺ καλλιεργήθηκε σὲ μερικὰ κέντρα μὲ προνομιοῦχο καθεστώς. Δὲν ἔχει σωθεῖ γραπτὴ θεωρία γι' αὐτὸ τὸ ἔθιμο, καὶ ἡ ἀπρόσμενη δυσαρμονία τῆς μουσικῆς δείχνει παντελῆ ἀνεξαρτησία ἀπὸ τὴν ἀντίστοιχη Δυτικὴ μουσική.» (Schidlovsky, Nicolas, Sources of Russian Chant Theory. In Gordon D. McQuere (Ed.), Russian Theoretical Thought in Music, UMI Research Press, Michigan, 1983, σελ. 103-104.)

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Άν καὶ ὑπάρχη ἔγγραφο τοῦ 16<sup>ου</sup> αἰῶνος τὸ ὁποῖο ἀναφέρει ὅτι «ἡ τριμερὴς γλυκοφωνία» εἰσήχθη στὴν Ρωσία ὑπὸ Ἑλλήνων τὸν 11ον αἰῶνα, ὁ Stasov (βλέπε Стасов, В.В., "Заметки ο Демественном и Троестрочном Пении", Известия Императорского Археологического Общества V, 1865, сс. 225-254.) ἀποδεικνύει πειστικὰ ὅτι αὐτὸ δὲν ἀναφέρεται στὴν ἀρμονία καὶ πρέπει νὰ θεωρηθῆ ὡς μετέπειτα ἑρμηνεῖα. (Βλέπε ἐπίσης Velimiroνić, Miloš M., Byzantine Elements in Early Slavic Chant: The Hirmologium. Main Volume and Appendices. Monumenta Musicae Byzantinae Subsidia, Vol. IV, Copenhagen, 1960, σελ. 10. Γιὰ ἄλλες πιθανὲς ἐξηγήσεις αὐτῆς τῆς περίεργης φράσεως, βλέπε Gardner, Johann von, Russian Church Singing, Vol. 2: History from the Origins to the Mid-Seventeenth Century, St. Vladimir's Seminary Press, 2000, σελ. 30-36 καὶ 313-314.)

<sup>11</sup> Αὐτόθι. σελ. 145.

τος. Άντιθέτως, ή παραδοσιακή μονωδία χαρακτηρίζεται ἀπὸ ταπεινότητα καὶ σοβαρότητα, ἰδιότητες οἱ ὁποῖες εἴναι βασικὲς οὐσίες τῆς Ὀρθοδόξου πνευματικότητος.»  $^{12}$ 

Ένας ἀπὸ τοὺς κορυφαίους σύγχρονους μουσικολόγους, ὁ Δρ. Δημήτριος Οἰκονόμου, ἔκανε τὴν ἀκόλουθη παρατήρηση σχετικὰ μὲ ἕνα πρακτικὸ μειονέκτημα τῆς πολυφωνίας στὴν ἐκκλησιαστικὴ μουσική:

«Ή μονοφωνική μουσική είναι πιὸ εὔκολο νὰ ψαλῆ, έκμαθευθή καὶ ἀπομνημονευθή. Οἱ ψάλτες μποροῦν εὔκολα νὰ ἐναρμονίσουν τὴ βάση τους μὲ τὴ βάση τοῦ λειτουργού... Αὐτὸ τὸ εἶδος μουσικῆς εἶναι ἰδεῶδες γιὰ νὰ συμψάλλη καὶ ὁ λαός... Αντίθετα δέ, ἡ πολυφωνική μουσική είναι έκ φύσεως πιὸ πολύπλοκη, πυκνότερη, καὶ δυσκολώτερη (ἀπὸ τὴ μονοφωνική). Γιὰ νὰ ἐκτελεσθῆ όρθῶς—καὶ ἀπὸ μουσικῆς ἀπόψεως καὶ ἀπὸ λειτουργικῆς ἀπόψεως—πρέπει νὰ συγκεντρωθῆ κανείς. Ἡ πολυφωνική μουσική ἀπαιτεῖ πολλή προσοχή—προσοχή ή ὁποία θὰ μπορούσε νὰ στρεφόταν καλύτερα άλλού κατὰ τὶς ἱερὲς άκολουθίες... Έν συγκρίσει μὲ τὴν πολυφωνική μουσική, ἡ όποία ήταν ή μουσική τής μόδας κατά τὶς ἐποχὲς τής Μπαρόκ, Κλασσικής καὶ ρομαντικής περιόδου, ή μονοφωνική μουσική μπορεί νὰ προσαρμοσθή στὸ κείμενο ώστε νὰ τονίση τὴν ἔννοια καὶ τὴν ρητορική τους, καὶ νὰ τοὺς δώση τὴν κατάλληλη μουσικὴ χροιά.»<sup>13</sup>



"Αγιος Βαρσανούφιος τῆς "Οπτινα

Οἱ προαναφερθεῖσες διαφορὲς μεταξὺ τῆς Δυτικῆς καὶ τῆς Βυζαντινῆς μουσικῆς, θεωρούμενες ὑπὸ τὸ πρῖσμα τῆς Ὀρθόδοξης δογματικῆς καὶ λειτουργικῆς, ὑποβιβάζουν τὴν εὐρωπαΐζουσαν ἐκκλησιαστικὴ μουσικὴ σὲ θέση μειονεκτική. Γι' αὐτό, ἀντιτάχθηκαν στὴν χρήση της πολλοὶ ἐπιφανεῖς λαϊκοί, κληρικοὶ καὶ μάλιστα ἄγιοι τῆς ἐκκλησίας μας, ὅπως ὁ Ἅγιος Σεραφεὶμ τοῦ Σαρώφ, <sup>14</sup> ὁ Ἅγιος Φιλάρετος Ντρόζντωφ (Μητροπολίτης Μόσχας), <sup>15</sup> ὁ Ἅγιος Ἰγνάτιος Μπριαντσιάνινωφ (ἐπίσκοπος Σταυρουπόλεως), <sup>16</sup> ὁ Ἅγιος Βαρσανούφιος (Στάρετς τῆς Ὀπτινα), <sup>17</sup> καὶ ὁ Νεομάρτυς ἀνδρόνικος (Ἁρχιεπίσκοπος τοῦ Πέρμ). <sup>18</sup> Στὴν χρήση τῆς πολυφωνίας ἀντιτάχθηκε

13 Οἰκονόμου, Δημήτριος. Ἀπόσπασμα ἀπὸ μία διάλεξη στὴν Θεολογικὴν Σχολὴ Άγίου Σεργίου στὸ Παρίσι τὸ 1997. Δημοσιεύθηκε τὸν Φεβρουάριο τοῦ 2003 στὸ www.monachos.net/liturgics/chant\_history.shtml

4

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Cavarnos, Constantine, *Byzantine Chant.* Belmont, Massachusetts, 1998, pp. 25-26.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Zander, Constantine, *St. Seraphim of Sarov*, translated by Sister Gabriel Anne S.S.C., St. Vladimir's Seminary Press, New York, 1975, p. 64.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Письма митрополита Филарета к архимандриту Антонию Ч. 3. 1850-1856. М., 1883. С. 17-18.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Собрание писем святителя Игнатия (Брянчанинова), Епископа Ставропольсекого и Кавказского, М-СПб 1995 г., сс 130, 131.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Afanasiev, Victor, *Elder Barsanuphius of Optina*, St. Herman of Alaska Brotherhood, Platina, California, 2000, pp. 452-3. Παρὰ τὴν ἀποδοκιμασία του γιὰ δυτικὴ πολυφωνία σὲ λειτουργικὸ πλαίσιο, ὁ Ἅγιος Βαρσανούφιος ἐκτιμοῦσε πολὺ τἰς σοβαρὲς ὄπερες καὶ ἔπαιζε ἀρμόνιο ὅταν ἦταν ἀκόμη λαϊκός.

<sup>18</sup> Βλέπε ἄρθρο στὰ ρωσικὰ στό: http://www.oko.mrezha.ru/article.php?id=gallery

ἐπίσης ἡ Ἱερὰ Σύνοδος τῆς Κωνσταντινουπόλεως, 19 καθὼς καὶ ἡ Ἱερὰ Σύνοδος τῆς Ἑλλάδος·20 ἀκόμη καὶ πολλοὶ σεβαστοὶ ρῶσοι Ἱεράρχες, ὅπως ὁ Πατριάρχης Γερμογένης τῆς Ρωσίας<sup>21</sup> (17ος αἰών), ὁ Μητροπολίτης Εὐγένιος<sup>22</sup> (18ος αἰών), καὶ ὁ ἀρχιεπίσκοπος ἀβέρκιος Συρακούσης καὶ Ἁγίας Τριάδος [Τζόρντανβιλ] (20ὸς αἰών).

Έν τούτοις, ἄλλοι Ἅγιοι (κυρίως Νεομάρτυρες τῆς Ρωσίας τοῦ 20ου αἰῶνος) καὶ ἄλλοι ἀρχιερεῖς ἀγάπησαν καὶ χρησιμοποίησαν τὴν Δυτικὴ πολυφωνικὴ ἐκκλησιαστικὴ μουσική, ἐπειδὴ ἐκτίμησαν τὴν ὀμορφιά της καὶ ἐμπνεύστηκαν ἀπὸ αὐτήν. Ἡ ἀποδοχή τους αὐτὴ εἶναι πλήρως κατανοητή, ἀφοῦ οἱ μουσικὲς προτιμήσεις δὲν εἶναι δογματικὰ θέματα, ἀλλὰ ἐξαρτῶνται ἀπὸ τἰς πολιτιστικὲς περιστάσεις καὶ τὸ προσωπικὸ γοῦστο. Ἅλλωστε, ἐάν, ὅπως γράφει ὁ Ἅγιος Ἰωάννης τῆς Κλίμακος, ὅσοι εἶναι φιλόθεοι παρακινοῦνται στὴν πνευματικὴ χαρὰ καὶ ἀγάπη τοῦ Θεοῦ καὶ στὰ δάκρυα, τόσο ἀπὸ τὰ κοσμικὰ ὅσο καὶ ἀπὸ τὰ θρησκευτικὰ μελφδήματα <sup>23</sup> πόσο ἀσυγκρίτως περισσότερο θὰ ἐμπνέωνται ἀπὸ ὕμνους, ἀκόμη καὶ ἀν οἱ μελφδίες τῶν ὕμνων αὐτῶν ἔχουν κάποιο κοσμικὸ χαρακτῆρα ἢ κάποια ἀπὸ τὰ προαναφερθέντα μειονεκτήματα.

Ύπάρχουν ὅμως καὶ μερικὲς ἄλλες ποιοτικὲς διαφορὲς μεταξὺ Δυτικῆς καὶ Βυζαντινῆς μουσικῆς. Ἡ Βυζαντινὴ ἐκκλησιαστικὴ μουσικὴ ἦτο πάντοτε ἐξολοκλήρου φωνητική. ⁴ Ἡ χρήση μουσικῶν ὀργάνων στὴ θεία λατρεία καταδικάζεται στὸ Πηδάλιο, ⁵ διότι οἱ Ἅγιοι Πατέρες τὴν

1 (

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Σὲ μία ἐγκύκλιο μὲ ἡμερομηνία 5 Νοεμβρίου 1846, ἡ σύνοδος προκήρυξε ὅτι ἡ χρῆσις πολυφωνίας στὴν ἐκκλησία ἀποτελεῖ κανονικὸ ἔγκλημα κατὰ τῶν Κανόνων τῆς Ἁγίας τοῦ Χριστοῦ Ἐκκλησίας, «διὰ τὸ ἐκλελυμένον αὐτῆς μέλος ὑπάρχει ἀνοίκειος τῆ ἐκκλησιαστικῆ εὐπρεπεία καὶ ἐπομένως ἡ εἴσαξις αὐτῆς στὰς ἰερὰς ἀκολουθίας ἀντιβαίνει στοὺς ἰεροὺς κανόνας τῆς Ἐκκλησίας». (Βλέπε ἐπίσης Κιβωτός, Ἰούλιος 1952, σελ. 303.)

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Βλέπε ἐγκύκλιο τῆς Συνόδου, 23 Μαρτίου τοῦ 1888. Βλέπε ἐπίσης Θεωρία καὶ Πράξη τῆς Ψαλτικῆς Τέχνης: Πρακτικὰ Α΄ Πανελληνίου Συνεδρίου Ψαλτικῆς Τέχνης, Ἰδρυμα Βυζαντινῆς Μουσικολογίας, Ἀθήνα, 2001, σελ. 190.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Βασιλείου Μεταλλώφ, Πρωθιερέως, Δοκίμιο στήν Ιστορία τῆς Όρθοδόζου Έκκλησιαστικῆς Ψαλμφδίας στή Ρωσία [στή ρωσική], σελ. 101, ὑπ. 2, ὅπου ὑπάρχει παραπομπή στὸ ἔργο τοῦ Μητροπολίτη Μακαρίου, Η Ιστορία τῆς Ρωσικῆς Έκκλησίας [στή Ρωσική], Ι΄ Τόμος, σελ. 154.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Ο Μητροπολίτης Εὐγένιος (1767-1837) ήταν ἀντίθετος στὴν Εὐρωπαϊκὴ πολυφωνία γιὰ τοὺς ἐξῆς λόγους: «Τὰ ἔργα πολλῶν ξένων μαϊστόρων ἔχουν υἱοθετηθεῖ στοὺς χρόνους μας ὡς συνθέσεις τῆς Ἑλληνο-Ρωσικῆς Ἐκκλησίας... Ἡ ἀλήθεια εἶναι ὅτι εἴτε λόγῳ τῆς ἄγνοιάς τους γιὰ τὴ δύναμη καὶ τὴν ἐκφραστικότητα πολλῶν σημείων τῆς ἐκκλησιαστικῆς ποιήσεως, εἴτε λόγῳ κάποιας προκαταλήψεως μόνο γιὰ τοὺς νόμους τῆς μουσικῆς, οἱ συνθέτες συχνὰ παραμέριζαν τὴν ἱερότητα τοῦ τόπου καὶ τοῦ ἀντικειμένου τῶν συνθέσεών τους, ἔτσι ἄστε, γενικολογῶντας, δὲν προσάρμοσαν τὴν μουσική στὰ ἱερὰ λόγια, ἀλλὰ ἀντιθέτως ἀπλῶς πρόσθεσαν τὰ λόγια στὴ μουσική, καὶ μάλιστα μὲ ἀφύσικο τρόπο. Εἴναι φανερὸ ὅτι ἤθελαν πιὸ πολὺ νὰ ἐντυπωσιάσουν τοὺς ἀκροατές τους μὲ συναυλικὴ εὐφωνία παρὰ να ἀγγίξουν τἰς καρδιές τους μὲ εὐλαβικὲς μελῳδίες. Συχνὰ κατὰ τὴ διάρκεια τέτοιων συνθέσεων, ἡ ἐκκλησία ὁμοιάζει πιὸ πολὺ μὲ Ἰταλικὴ ὅπερα παρὰ μὲ οἶκο ἄξιας προσευχῆς στὸν Παντοκράτορα. (βλέπε Schidlovsky, Nicolas, Sources of Russian Chant Theory, σελ. 84-85.)

<sup>23</sup> Βλέπε Κλῖμαξ Ἰωάννον τοῦ Σιναΐτον, Ἐκδόσεις Τ.Μ. Παρακλήτου, Ώροπὸς ἀττικῆς, Ε΄ ἔκδοσις, 1992, σελ. 207

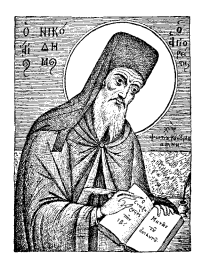
 <sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Βλέπε Κλῖμαξ Ἰωάννου τοῦ Σιναΐτου, Ἐκδόσεις Ί.Μ. Παρακλήτου, Ὠροπὸς ἀττικῆς, Ε΄ ἔκδοσις, 1992, σελ. 207 (ΙΕ΄, νθ΄)
 <sup>24</sup> Wellesz, Egon, A History of Byzantine Music and Hymnography, Oxford, 1949. Revised edition, 1980, p. 32. Γιὰ

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Wellesz, Egon, *A History of Byzantine Music and Hymnography*, Oxford, 1949. Revised edition, 1980, p. 32. Γιὰ πειστικὲς ἀποδείζεις τῆς ἀπουσίας ὀργάνων στὴν ἀρχαία ἐκκλησία, βλέπε McKinnon, James, *The Temple, the Church Fathers and Early Western Chant*, Variorum Collected Studies Series, Ashgate Publishing Ltd., Great Britain, 1998, sections IV, V, and VII.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Πηδάλιον, Άγαπίου Τερομονάχου καὶ (Άγίου) Νικοδήμου Μοναχοῦ, γ΄ ἔκδοσις, Ζάκυνθος, 1864, σελ. 286. Σὲ ὑποσημείωσι στὴν ἰδία σελίδα, ὁ Ἅγιος Νικόδημος παραθέτει τὴν ἑξῆς ἐξήγηση τοῦ Μελετίου Πηγᾶ (1549-1601) σχετικὰ μὲ αὐτὴ τὴν ἀπαγόρευσι: «Άρμονία γὰρ τῷ πνεύματι οἰκειότατον, μέσην ἔχουσα φύσιν, σώματός τε παχύτητος, καὶ πνεύματος ἀϋλότητος. . . διὰ τοῦτο γὰρ καὶ φωνὰς μόνον τῶν ἀνθρώπων ἀποδεχόμενοι ἐν τῆ Ἐκκλησία, ὡς φύσει ἐνυπαρχούσας καὶ ἀπεριέργους, τὰ δι' ὀργάνων κρούσματα καὶ ἐμπνεύσματα ἀποδιοπομποῦσιν ὡς περιεργωδέστερα οἱ θεῖοι Πατέρες».

θεωροῦσαν ὡς κάτι τὸ κοσμικὸ τὸ ὁποῖο τείνει νὰ προκαλῇ μία μορφὴ συναισθηματισμοῦ<sup>26</sup> ξένη πρὸς τὴν Ὀρθόδοξο πνευματικὴ ζωή. <sup>27</sup> Ὁπως σχολιάζει ὁ ἀκαδημαϊκὸς καθηγητὴς Κωνσταντῖνος Καβαρνός:

«Οἱ Ἑλληνες Πατέρες τῆς Ἐκκλησίας ἀπέκλεισαν τὴν ἐκτέλεση τῆς ἐκκλησιαστικῆς μουσικῆς μέσφ μουσικῶν ὀργάνων ὅπως καὶ τὴ συνοδεία τῆς ψαλμωδίας μὲ μουσικὰ ὄργανα, λόγῳ ἀσυμφωνίας μὲ τὸν ἀνυπέρβλητο πνευματικὸ χαρακτῆρα τῆς χριστιανικῆς θρησκείας. Ἐκεῖνοι οἱ ὁποῖοι ἐπιζητοῦν νὰ αἰτιολογήσουν τὴ χρήση ἐνοργάνου μουσικῆς στὶς ἐκκλησίες ἐπικαλοῦνται τὸ γεγονὸς ὅτι στὴν χρονικὴ περίοδο τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης, μουσικὰ ὄργανα ἐχρησιμοποιοῦντο στὴν κοινὴ λατρεία. Ὅμως ὁ Ἅγιος Γρηγόριος ὁ Θεολόγος, ὁ Ἅγιος Ἰωάννης ὁ Χρυσόστομος [βλέπε PG 55:497-498] καὶ ἄλλοι Ἅγιοι Πατέρες τῆς Ἐκκλησίας [βλέπε Ἁγίου Ἀθανασίου, ΒΕΠΕΣ 32:177 καὶ Ἁγίου Ἐπιφανίου Κύπρου, PG 41:160] σημειώνουν ὅτι αὐτὴ ἡ πρᾶξις ῆταν παραχώρηση τοῦ Θεοῦ, λόγῳ τῆς διανοητικῆς χυδαιότητος τῶν ἀνθρώπων τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης, ἡ ὁποία τοὺς



"Αγιος Νικόδημος δ 'Αγιορείτης

καθιστοῦσε ἀνήμπορους νὰ ἐκτιμήσουν τὴν μουσικὴ ἐξευγενισμένου τύπου, ὅπως ἐκείνη ἡ ὁποία ἀποδίδεται ἀπὸ τὴν καθαρὰ φωνητικὴ μουσική. <sup>28</sup> Ἡ Πατερικὴ αὐτὴ βάση γιὰ τὸν ἀποκλεισμὸ ὅλων τῶν ὑπὸ ἀνθρώπων κατασκευασμένων μουσικῶν ὀργάνων ἀπὸ τὸν χῶρο τῆς ἐκκλησίας εἶναι ἐπίσης καὶ ἡ γενικὴ συναίνεση τῶν μεγάλων φιλοσόφων, ὅπως ὁ Ἀριστοτέλης καὶ ὁ Ἔμερσον, ὅτι "ἡ ἀνθρώπινη φωνὴ εἶναι ἡ κάλλιστη καὶ πλέον ἐκλεπτυσμένη ὅλων τῶν μουσικῶν ὀργάνων."»<sup>29</sup>

Άκόμη καὶ ὁ μεγάλος συνθέτης τῆς Δυτικῆς μουσικῆς Μπετόβεν θεωροῦσε ὅτι «ἡ ἀγνὴ ἐκκλησιαστικὴ μουσικὴ θὰ ἔπρεπε νὰ ἐκτελῆται μόνον μὲ φωνάς».

Οἱ Βυζαντινοὶ ὕμνοι χαρακτηρίζονται ἀπὸ ἕναν σταθερὸ ρυθμό, ὁ ὁποῖος μπορεῖ νὰ ἀλλάξη συχνὰ μέσα σὲ ἕνα τροπάριο. <sup>31</sup> Αὐτὲς οἱ ἀλλαγὲς καθιστοῦν τὴν χρήση τῶν χρονικῶν σημείων

<sup>28</sup> Ἐπίσης, στοὺς ἐσχάτους καιρούς, ὁ Ἅγιος Νικόδημος ὁ Ἁγιορείτης (1749-1809) ἐπικυρώνει τὴν ἑρμηνεία τοῦ Ἱεροῦ Χρυσοστόμου [βλέπε PG 48:853] γιὰ τὸ χωρίο τοῦ Ἁμώς, σχολιάζοντας: «Παρ' Ἑβραίοις μὲν γὰρ οἱ πρὸς Θεὸν ὕμνοι ἐψάλλοντο καὶ δι' ὀργάνου· ἀφ' οὖ δὲ ὁ Θεὸς ἀπέβαλε τὰ ὄργανα ἐκείνων, καθὼς εἶπε διὰ τοῦ Ἁμώς, "Ἀπόστησον ἀπ' ἐμοῦ ἦχον ᢤδῶν σου, καὶ ψαλμὸν ὀργάνων σου οὐκ ἀκούσομαι" (Ἡμ. ε΄. 23.)· ἀπὸ τότε ἡμεῖς οἱ Χριστιανοὶ διὰ φωνῆς μόνης ἀναφέρομεν τοὺς ὕμνους μας στὸν Θεόν». —Εορτοδρόμιον, Νικοδήμου τοῦ Ἁγιορείτου, Βενετία, 1836, σελ. ιη΄.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Ό Στάρετς Σαμψων ἔκανε τὴν ἑξῆς διάκριση μεταξὺ αἰσθήσεως καὶ συναισθήματος ὡς πρὸς τὴν μουσική: «(Στὴν ἐκκλησία) ποτὲ νὰ μὴ χάνετε τὴν αἴσθηση ὅτι εὑρίσκεσθε ἐνώπιον τοῦ Κυρίου. Ἡ αἴσθηση αὐτὴ μερικὲς φορὲς εἶναι μόνο τοῦ νοῦ, ἐνέργεια νοερή, χωρὶς συμμετοχὴ τῶν συναισθημάτων. Ὁ συναισθηματισμὸς στὴν θεία λατρεία εἶναι κάτι ξένο στὴν Ὀρθοδοξία. Νὰ γιατὶ καὶ ἡ χορωδιακή μας εὐρωπαϊκὴ μουσικὴ συχνὰ μᾶς ἐμποδίζει στὴν προσευχή μας! Γιατὶ εἰσάγει στὴ ζωή μας τὸ στοιχεῖο τοῦ συναισθηματισμοῦ.» (Старец иеросхимонах Сампсон. Жизнеописание, беседы и поучения, письма. М., Библиотека журнала «Держава». 1999, 904 стр. Второе издание. Стр. 195.)

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Byzantine Chant, σελ. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Victories of Orthodoxy, Belmont, Massachusetts, 1997, σελ. 70-71.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Θεωρία καὶ Πρᾶξις τῆς Βυζαντινῆς Ἐκκλησιαστικῆς Μουσικῆς, σελ. 27.

καὶ μέτρων παράταιρη. <sup>32</sup> Τὸ βιμπράτο στὴν Βυζαντινὴ ψαλμωδία εἶναι πιὸ λεπτὸ ἀπὸ τὸ ἀντίστοιχό του, π.χ. τῆς ὅπερας. Ὁ τρόπος μὲ τὸν ὁποῖο ὁ Βυζαντινὸς ψάλτης ἐναλλάσσει τοὺς φθόγγους εἶναι πιὸ ὁμαλὸς ἀπὸ τὸν ἀνάλογο τοῦ Δυτικοῦ τραγουδιστῆ. Ἐπὶ πλέον, τὰ ποικίλματα ποὺ χρησιμοποιοῦνται στὴν Βυζαντινὴ ψαλμωδία εἶναι ὡς ἐπὶ τὸ πλεῖστον τόσο ξένα γιὰ τοὺς Δυτικούς, ποὺ ὅχι μόνο δὲν ὑπάρχει τρόπος παρουσιάσεώς τους στὴ Δυτικὴ μουσική, ἀλλὰ καὶ οἱ περισσότεροι Δυτικοὶ τραγουδιστὲς δυσκολεύονται νὰ τὰ ἐκτελέσουν, ἀφοῦ δὲν εἶναι συνηθισμένοι στὸ φωνητικὸ τρόπο μὲ τὸν ὁποῖο ἐκτελοῦνται.

(γ) Ἡ πλέον σημαντική διαφορὰ μεταξύ Βυζαντινῆς καὶ Δυτικῆς κοσμικῆς μουσικῆς ἔγκειται στὴν πνευματικότητα ποὺ ἀποσκοποῦν νὰ ἀποδώσουν. Ἡ προσοχὴ τῆς Ἀνατολικῆς Ρωμιοσύνης ῆταν στραμμένη πρὸς τὴν Οὐράνιο Βασιλεία καὶ αὐτὸ φυσικὰ ἀντανακλᾶται καὶ σὲ ὅλες τὶς τέχνες της. Ἔνας σύγχρονος Ἄγγλος ἱστορικός, ἐντυπωσιασμένος ἀπὸ τὴν λαμπρότητα τῆς Βυζαντινῆς τέχνης, παρατήρησε ὅτι «ποτὲ στὴν ἱστορία τῆς Χριστιανοσύνης—ἤ, τολμᾶ κανεὶς νὰ προσθέσῃ, καὶ ὁποιασδήποτε ἄλλης θρησκείας—μία καλλιτεχνικὴ σχολὴ δὲν ἐργάστηκε τόσο ἐπίμονα νὰ ἐμποτίσῃ τέτοιο βαθμὸ πνευματικότητας στὰ ἔργα της [ὅσο ἡ Βυζαντινή]». <sup>33</sup>

Συγκεκριμένα, ὅμως, ἡ Βυζαντινὴ μουσικὴ ἦταν ἐξ ὁλοκλήρου σχεδιασμένη γιὰ νὰ ἐξυπηρετήση ἀποκλειστικὰ τὶς πνευματικὲς ἀνάγκες τοῦ ἀνθρώπου, ἐνῷ ἡ κοσμικὴ μουσικὴ τῆς Δύσεως ὡς σκοπὸ ἔχει τὴν τέρψη. Ὁ μακαριστὸς Φώτης Κόντογλου, μὲ τὴ μεγάλη εἰκαστικὴ ὀξύνοια καὶ εἰλικρίνεια ποὺ τὸν διακρίνει, ἔγραψε σχετικά:



Φώτης Κόντογλου

Ύπάρχουν δύο εἴδη μουσικῆς (ὅπως καὶ στὶς ἄλλες τέχνες): κοσμικὴ καὶ ἐκκλησιαστική. Τὸ καθένα ἀπ' αὐτὰ μορφώθηκε ἀπὸ διαφορετικὰ αἰσθήματα καὶ διαφορετικὰς ψυχικὰς διαθέσεις. Ή κοσμικὴ μουσικὴ ἐκφράζει σαρκικοὺς πόθους καὶ συναισθήματα, ἄσχετα μὰ τὸ ἄν εἴναι πολὺ ἐκλεκτισμένα αὐτὰ τὰ αἰσθήματα ρομαντικά, αἰσθηματικά, ἰδεαλιστικά. Γιατὶ ὅλα αὐτὰ δὰν παύουνε νὰ εἴναι σαρκικά. Νομίζουνε πὼς εἶναι πνευματικά. Πνευματικὰ συναισθήματα ἐκφράζει μοναχὰ ἡ ἐκκλησιαστικὴ μουσική. Κάποιες μυστικὰς κινήσεις τῆς καρδιᾶς ποὺ εἶναι ὀλότελα διαφορετικὰς ἀπὸ ὅ,τι ἐκφράζει ἡ κοσμικὴ μουσική. Διὰ τοῦτο, τὰ δύο εἴδη τῆς μουσικῆς εἶναι ἐντελῶς διαφορετικὰ τὸ ἕνα ἀπὸ τὸ ἄλλο. 34

Έν συνεχεία, <sup>35</sup> διευκρινίζει πως ή Βυζαντινή μουσική εἶναι μία τέχνη μὲ ἰδιαίτερο ὕφος (ὅπως εἶναι καὶ ἡ Βυζαντινή ἀγιογραφία), <sup>36</sup> ποὺ ἀποσκοπεῖ στὴν ἀνύψωση τῶν σκέψεων καὶ

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Βλέπε Tillyard, H. J. W., *Handbook of the Middle Byzantine Musical Notation*, Vol. I, Copenhagen, 1935, p. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Ό μεγάλος ρῶσος συνθέτης, Ἀλέζης Φεοδώροβιτς Λβώφ (1798-1870) (ὁ ὁποῖος συνετέλεσε οὐσιαστικὰ στὴν ἐπαναφορὰ τῆς ἐπὶ τῆ βάσει τῆς ψαλμωδίας ἐκκλησιαστικῆς μουσικῆς στὴ Ρωσία, καὶ ἔχαιρε τοῦ σεβασμοῦ τόσο τοῦ Τσάρου Νικολάου τοῦ Α΄, ὅσο καὶ πολλῶν Δυτικῶν συνθετῶν, συμπεριλαμβανομένων καὶ τῶν Μέντελσον καὶ Μέγερμπιερ) ἐπίσης συνεπέρανε ὅτι ἡ ψαλμωδία πρέπει νὰ γραφῆ σὲ μία ἐλεύθερη μὴ περιοριστικὴ ρυθμικὴ μουσικὴ ἐπένδυση, χωρὶς γραμμοκώδικες καὶ χρονικὰ σημεῖα.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Norwich, John Julius, *Byzantium: The Early Centuries*, Viking Penguin, London, 1988, σελ. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Cavarnos, Constantine, *Byzantine Sacred Art.* Belmont, Massachusetts, second edition, 1992, p. 148.

<sup>35</sup> Άποσπάσματα ἀπὸ τὰ ἔργα του ἀποτελοῦν τὸν ἐπίλογο αὐτοῦ τοῦ βιβλίου.

συναισθημάτων ἀπὸ τὰ γήϊνα πρὸς τὸν πνευματικὸ κόσμο. <sup>37</sup> Διὰ τοῦτο πρέπει νὰ ἐκτελῆται μὲ εὐλάβεια, κατάνυξη, ταπείνωση, καὶ τὴ μεγαλύτερη δυνατὴ ἐσωτερικὴ καὶ ἐξωτερικὴ νήψη. <sup>38</sup> Όπως εἶπε ὁ Καβαρνός, ἡ παραδοσιακὴ Βυζαντινὴ μουσικὴ "χαρακτηρίζεται ἀπὸ ἀπλότητα ἢ ἐλευθερία ἀπὸ ἀπρεπεῖς περιπλοκές, ἐλεύθερη ἀπὸ κάθε τι συναισθηματικό, ἐπιδεικτικὸ καὶ πλαστό, καὶ ἀπὸ ἀνυπέρβατη δύναμη καὶ πνευματικότητα. <sup>39</sup> Κατὰ τὸν Οἰκονόμου, «Ἡ Βυζαντινὴ μουσικὴ εἶναι ἀπαράμιλλη στὴν ποικιλία καὶ στὴ δυνατότητά της νὰ συγκινήση τοὺς ἀνθρώπους κατὰ τρόπον πνευματικὸ καὶ ὄχι συναισθηματικό. Τονίζει τὶς λέξεις καὶ προσπαθεῖ νὰ ἀποφύγη κάθε θεατρικότητα <sup>40</sup> γιὰ νὰ μὴν ἑλκύση προσοχὴ στὸν ἑαυτό της.» Σύμφωνα μὲ τὸν μουσικολόγο Βυζαντινῆς μουσικῆς Egon Wellesz: «ἡ Βυζαντινὴ ὑμνογραφία εἶναι ἡ ποιητικὴ ἔκφραση τῆς Ὀρθοδόξου θεολογίας, μεταφρασμένη μὲ τὴν μουσικὴ στὴ σφαῖρα τοῦ θρησκευτικοῦ αἰσθήματος.» <sup>41</sup> Καὶ ὁ Μητροπολίτης Σηλυβρίας Αἰμιλιανὸς εὕστοχα συνοψίζει:

«Ή Βυζαντινή μουσική εἶναι μέσο λατρείας, ἐσωτερικοῦ καθαρισμοῦ, ἐξυψώσεως ἀπὸ τὴ γῆ στὸν οὐρανό. Ἐκφράζει ἰκεσία, ἐλπίδα, ἀγάπη, εὐγνωμοσύνη καὶ κατάνυξη. Ἐξ ἀρχῆς, δανείστηκε ὅ,τι ὅμορφο ὑπῆρχε στὴν κοσμικὴ μουσική, καὶ τὸ ἀφομοίωσε καὶ τὸ πνευματικοποίησε, μεταδίδοντας σ' αὐτὸ τὸν ἄγιο ἐκστατικὸ τόνο τῆς μυστικῆς θεολογίας, οὕτως ὥστε ἡ μουσικὴ νὰ μὴ μειώση τὴν ἀξία τῶν λέξεων. Αὐτὴ ἡ μουσικὴ ἔχει τὴ δική της ἁρμονία, ἡ ὁποία φέρνει πνευματικὴ ἀνάσταση.»<sup>42</sup>

36

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Μὲ τὰ λόγια τοῦ Καθηγητῆ ἀλεξάνδρου Λίγγα, «Ἡ Βυζαντινὴ ψαλμφδία εἶναι, ἀπὸ τεχνικῆς ἀπόψεως, μιὰ πολὺ περίπλοκη παράδοση τέχνης ποὺ εἶναι ἐπίσης, ἀπὸ θρησκευτικῆς ἀπόψεως, ἀκουστικὰ ἀνάλογη κατὰ ἐμβριθῆ πνευματικὸ τρόπο πρὸς τὴν ἀγιογραφία στὴ δυνατότητά της νὰ προσφέρῃ στὴν ἀνθρωπότητα μιὰ γεύση τῆς συνεγοῦς οὐράνιας λειτουργίας τῶν ἀγγέλων.»

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Παρομοίως, τὸ 1880 τὸ Πατριαρχεῖο Κωνσταντινουπόλεως ἐξήγησε σὲ ἐγκύκλιο ἐναντίον λειτουργικῶν καινοτομιῶν ὅτι ἡ Ἐκκλησία «προείλετο δὲ καὶ ἐμόρφωσε μουσικὴν ἐπιτηδείαν πρὸς τὸν Θεὸν καὶ Πατέρα· καὶ ἀνάλογον πρὸς τὰ θεῖα αὐτῆς ἄσματα, ἔχουσαν τὸ μεγαλοπρεπὲς ἐν τῆ ἀπλότητι, τὸ τερπνὸν ἐν τῆ εὐρυθμία καὶ τὸ σεμνὸν ἐν τῆ μετὰ ταπεινότητος, ἠρεμίας καὶ κατανύξεως καθαρᾶ, εὐκρινεῖ, ἀπερίττω καὶ ἐμμελεῖ ψαλμωδία.» (Βλέπε Παπαδοπούλου, Γεωργίου, Συμβολαὶ εἰς τὴν Ιστορίαν τῆς παρ' ἡμῖν Ἐκκλησιαστικῆς Μουσικῆς, Ἀθῆναι, 1890, σελ. 421.)

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Ή σημασία τῆς σωστῆς ἐσωτερικῆς καταστάσεως ὅταν ψάλλη κανεὶς στὴν ἐκκλησίαν δὲν μπορεῖ νὰ ὑπερτονισθῆ, ἀφοῦ ὅλα τὰ εἴδη ἐκκλησιαστικῆς μουσικῆς βλάπτονται ὅταν ἐκτελοῦνται χωρὶς εὐλάβεια. Διὰ τοῦτο οἱ Ἅγιοι Πατέρες τῆς Ἔκτης Οἰκουμενικῆς Συνόδου ἔγραψαν τὸν ἑξῆς κανόνα: "Τοὺς ἐπὶ τῷ ψάλλειν ἐν ταῖς Ἐκκλησίαις παραγινομένους, βουλόμεθα, μήτε βοαῖς ἀτάκτοις κεχρῆσθαι, καὶ τὴν φύσιν πρὸς κραυγὴν ἐκβιάζεσθαι, μήτε τι ἐπιλέγειν τῶν μὴ ἐκκλησία ἀρμοδίων τε καὶ οἰκείων ἀλλὰ μετὰ πολλῆς προσοχῆς, καὶ κατανύξεως τὰς τοιαύτας ψαλμωδίας προσάγειν τῷ τῶν κρυπτῶν ἐφόρῳ Θεῷ. Εὐλαβεῖς γὰρ ἔσεσθαι τοὺς υἰοὺς Ἱσραὴλ τὸ ἱερὸν ἐδίδαξε λόγιον." Ἀλλὰ διὰ νὰ εἶναι εὐλαβὴς ἔνας ψάλτης, πρέπει νὰ ἔχη κάποιο μέτρο ἀγιότητος, ἡ ὁποία, κατὰ τὸν Οἰκονόμου, "ἀπαιτεῖ ἀποφασιστικότητα στὸν χαρακτῆρα, δυνατὴ πίστη, μεγάλη ταπεινοφροσύνη, καὶ συναίσθηση τιμιότητας. Τὸ νὰ εἶναι κανεὶς ψάλτης σὲ Ὀρθόδοξη ἐκκλησία εἶναι νὰ ἀνταποκριθῆ σὲ μιὰ κλήση, σὲ μιὰ ἀποστολή—ἀπαιτεῖ καθαρότητα, καὶ βαθειὰ πίστη. (Απόσπασμα μιᾶς διαλέξεως ποὺ προσφωνήθηκε στὸ Παρίσι στὴν Θεολογικὴ Σχολὴ Ἁγίου Σεργίου τὸ 1997)

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Byzantine Chant, σελ. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Ήδη ἀπὸ τὸν 4ο αίῶνα οἱ Ἅγιοι Πατέρες κήρυτταν ἐναντίον τῆς θεατρικότητας στὴν ἐκκλησιαστικὴ ὑμνωδία. Ὁ Ἅγιος Νικῆτας ἀπὸ τὰ Ραμεσιανά (+414 ἢ ἀργότερα) ἀναφέρει σὲ ἔνα λόγο του περὶ ψαλμῳδίας: «Πρέπει νὰ ψάλλωμε μὲ τρόπο καὶ μελφδία ποὺ ἀρμόζει στὴν ἀγία θρησκεία. Ἡ ψαλμωδία δὲν πρέπει νὰ ἐπιδεικνύη θεατρικὰ συναισθήματα, ἀλλὰ μᾶλλον Χριστιανικὴ ἀπλότητα στὴ δομὴ τῆς μουσικῆς. Δὲν πρέπει νὰ θυμίζῃ ὁ,τιδήποτε θεατρικό, ἀλλὰ νὰ δημιουργῆ (προκαλῆ) μετάνοια στοὺς ἀκροατές της». (De utilitate hymnorum, PL 68:365-76)

<sup>41</sup> Wellesz, Egon, A History of Byzantine Music and Hymnography, σελ. 157.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Timiadis, Bishop Emilianos of Meloa, *Orthodox Ethos, Vol. 1: Studies in Orthodoxy*, edited by A.J. Philippou, Oxford, 1964, p. 206.

Όλες οἱ προαναφερθεῖσες ποσοτικές, ποιοτικὲς καὶ πνευματικὲς διαφορὲς εἶναι δύσκολο νὰ ἐκτιμηθοῦν πλήρως μὲ βάση τὴν συνοπτικὴ περιγραφὴ αὐτῆς τῆς εἰσαγωγῆς. Εἶναι ἀπαραίτητο νὰ ἀκούσῃ κανεὶς μία ὀρθὴ ἐκτέλεση Βυζαντινῆς ψαλμωδίας στὰ πλαίσια μιᾶς ἐκκλησιαστικῆς ἀκολουθίας γιὰ νὰ ἐκτιμήσῃ τὸ ἦθος της καὶ νὰ κατανοήσῃ κατὰ πῶς διαφέρει ἀπὸ τὴν κοσμικὴ μουσικὴ τῆς Δύσεως. Ἐπὶ πλέον, εἶναι φανερὸ πὼς ὁποιαδήποτε προσπάθεια ἐκτελέσεως Βυζαντινῆς ψαλμωδίας βασισμένη μόνο σὲ μουσικὴ γραμμένη στὴ δυτικὴ σημειογραφία θὰ εἶναι ἀναπόφευκτα ἐλλιπής, <sup>43</sup> ἀφοῦ ἡ Δυτικὴ σημειογραφία εἶναι προσδιοριστικὴ ἐνῷ ἡ Βυζαντινὴ εἶναι περιγραφική. <sup>44</sup>

Καὶ ὅμως, αὐτὴ ἡ προσπάθεια φαίνεται ἀναγκαία στὶς ἡμέρες μας. Δυστυχῶς, ἡ μουσικὴ ποὺ χρησιμοποιεῖται στοὺς περισσότερους Ὀρθόδοξους ναοὺς τῆς Δύσεως δὲν εἶναι ἡ παραδοσιακὴ Βυζαντινὴ ψαλμωδία ἡ ὁποία ἀναπτύχθηκε ἀπὸ τοὺς Ἁγίους. ἀντιθέτως, εἶναι μουσικὴ ποὺ εἶναι εἴτε τελείως ἑτεροδόξου προελεύσεως, εἴτε σημαντικὰ ἐπηρεασμένη ἀπὸ κοσμικὲς ἢ ἑτερόδοξες ἐπιδράσεις (ὅπως π.χ. ἀπὸ ἐναρμονίσεις, πολυφωνίες, συνοδεῖες «ἐκκλησιαστικοῦ» ὀργάνου, <sup>45</sup> κλπ). Δηλαδή, μουσικὴ πού, ὅπως ἀπέδειξε πεῖρα αἰώνων, δὲν δύναται νὰ βοηθήση τὸν μέσο πιστὸ νὰ ἀνάγῃ τὴ διάνοια στὰ θεῖα μὲ τὴν ἴδια ἀποτελεσματικότητα καὶ χάρη ὅπως ἡ Βυζαντινὴ ψαλμωδία. Λόγω αὐτῆς τῆς παρεκκλίσεως ἀπὸ τὴν παράδοση, ὁ καθηγητὴς Οἰκονόμου ἔγραψε:

«Ἡ ἐκκλησιαστικὴ μουσικὴ πρέπει νὰ ἀνακτήση τὴν ἁγιότητά της. Σήμερα, αὐτὸ θὰ πῆ νὰ ἐλευθερωθῆ ἀπὸ τὸ βαρὺ φορτίο ποὺ ἀπέκτησε μετὰ ἀπὸ αἰῶνες παρακμῆς καὶ ἐκκοσμικεύσεως. Ἁγιότητα θὰ πῆ κάτι τὸ ξεγωριστό, ἱερότητα—ὄγι τὰ συνήθη καὶ κοινά,

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Όπως παρατήρησε καὶ ὁ Tillyard, «Γιὰ νὰ μπορέση κανεὶς νὰ ἐκτιμήση καὶ νὰ ἀπολαύση ἔνα Βυζαντινὸ ὕμνο, δὲν πρέπει ἀπλῶς νὰ τὸν ἀκούση σὲ πιάνο, ἀλλὰ πρέπει νὰ τὸν μάθη καλὰ καὶ νὰ τὸν ψάλη μὲ τὰ λόγια μὲ τὴν πρέπουσα προσοχὴ στὸ ρυθμὸ καὶ στὴν ἔκφραση.» (Tillyard, H. J. W., Handbook of the Middle Byzantine Musical Notation, σελ. 13.)

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Όπως ἐξηγεῖ ὁ καθηγητὴς Δημήτριος Γιαννέλος: «Μία περιγραφικὴ σημειογραφία, ὅπως αὐτὴ τῆς βυζαντινῆς μουσικής, περιγράφει τὰ οὐσιώδη τοῦ ἔργου ἀφήνοντας τὴ φροντίδα στὴν προφορικὴ παράδοση νὰ συμπληρώσει άκριβῶς ὄσα δὲν περιγράφει. Άντιθέτως, μία προσδιοριστική γραφή, ὅπως αὐτή τῆς δυτικῆς μουσικῆς τοῦ πενταγράμμου, προσδιορίζει μὲ ἀρκετὴ ἀκρίβεια τὸν τρόπο ἐκτέλεσης σὲ σημεῖο ποὺ ἡ ἑρμηνεία τοῦ ἐκτελεστῆ νὰ διαγράφεται μέσα ἀπὸ παράγοντες οἱ ὁποῖοι ἔγουν ἄμεση ἐξάρτηση ἀπὸ τὶς προσδιοριστικὲς ἐνδείξεις τῶν μουσικῶν συμβόλων. Μπορεῖ μάλιστα οἱ ἐνδείξεις αὐτὲς νὰ εἶναι ἀπόλυτα περιοριστικὲς σὲ σημεῖο ποὺ νὰ ἐπιτρέπουν μόνο τὴν ἐκτέλεση ἐνὸς ἔργου ἀποκλείοντας κάθε πιθανότητα ἑρμηνείας». (Θεωρία καὶ Πράξη τῆς Ψαλτικῆς Τέχνης, Πρακτικά Α΄ Πανελληνίου Συνεδρίου Ψαλτικής Τέχνης, Ίδρυμα Βυζαντινής Μουσικολογίας, Άθήνα, 2001, σελ. 173.) Έπὶ πλέον ἔνα τροπάριο γραμμένο σὲ περιγραφική σημειογραφία ἔχει τὴ δυνατότητα νὰ ψαλῇ άπλῶς ἀπὸ ἔναν άρχάριο ψάλτη καὶ περίτεχνα ἀπὸ ἔναν ἔμπειρο ψάλτη. Έν τούτοις ὅμως, αὐτὴ ἡ ὑπεραναλυτικὴ ἰδιότητα τῆς σημειογραφίας τοῦ πενταγράμμου δὲν εἶναι ἔμφυτη ἀλλὰ ἐπίκτητη. Καθῶς ἐπεξηγεῖ ὁ Καθηγητὴς Λίγγας: «Ύποτίθεται ὅτι ἔνα Βυζαντινὸ τροπάριο γραμμένο στὸ δυτικὸ πεντάγραμμο, κατ' ἀντίθεσιν πρὸς τὴν Βυζαντινὴ σημειογραφία όποιασδήποτε ἐποχῆς, ἀντιπροσωπεύει σχετικὰ πλήρως τὴν ἀκουστικὴ μορφή του. Όμως...αὐτὲς οἱ ὑποθέσεις προέρχονται άπὸ μιὰ σχετικὰ πρόσφατη ἐξέλιξη, διότι ἡ σημειογραφία τοῦ πενταγράμμου, καθώς καὶ ἡ Βυζαντινὴ σημειογραφία, μόνο σταδιακὰ προχώρησε σὲ περισσότερη ἀκρίβεια». (Lingas, Alexander, Performance Practice and the Politics of Transcribing Byzantine Chant, Acta Musicae Byzantinae, Vol. VI, Iași, 2003, p. 56.)

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Παρὰ τὴ λαϊκὴ γνώμη ὅτι τὸ ὄργανο ἔχει ἐκκλησιαστικὸ χαρακτῆρα καὶ παρὰ τὶς ἐσφαλμένες προτάσεις ποὺ διαδόθηκαν ἀπὸ τὸ Greek Orthodox Hymnal τοῦ Γεωργίου Ἀναστασίου σχετικῶς μὲ τὴ ὑποτιθεμένη χρήση του ἀπὸ τοὺς Βυζαντινούς, παραμένει γεγονὸς ὅτι τὸ ὄργανο χρησιμοποιούνταν μονάχα ἔξω ἀπὸ τὴν ἐκκλησία γιὰ χίλια χρόνια προτοῦ νὰ εἰσαχθῆ στὴ Δυτικὴ ἐκκλησία κατὰ τὸν ἔνατο αἰῶνα, ἐνῷ στὴν Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία στὴν ἀνατολή, δὲν χρησιμοποιήθηκε παρὰ μόνο πολὺ προσφάτως καὶ μόνο σὲ μερικὰ μέρη, σὲ ἀντίθεση μὲ τὴν παραδοσιακὴ τάξη. (Βλέπε Παπαδόπουλος, Γεώργιος, Τστορικὴ Ἐπισκόπησις τῆς Βυζαντινῆς Ἐκκλησιαστικῆς Μουσικῆς, Ἀθῆναι, 1904, σελ. 72-74.)

ἀλλὰ τὰ μοναδικά, τὰ ἰδιαίτερα, τὰ ἀμόλυντα... Τὸ πραγματικὸ ἐνδιαφέρον ἐκείνων ποὺ εἶναι ὑπεύθυνοι γιὰ τὴν ἐκτέλεση μουσικῆς στὴν Ὀρθόδοξη ἐκκλησία σήμερα θὰ ἔπρεπε νὰ εἶναι πῶς νὰ ἀντλήσουν τὰ πλούτη ἀπὸ τὶς μακροχρόνιες παραδόσεις τῆς Ἐκκλησίας γιὰ νὰ ἀνακαλύψουν τὴν θεμελιώδη συνεισφορὰ ποὺ ἔχει προσφέρει αὐτὴ ἡ Βυζαντινὴ μουσικὴ στὴ λειτουργική της ζωή». 47

Παρομοίως, τὸ 1882 ὁ μεγάλος συνθέτης Τσαϊκόφσκυ ἔγραψε: «Ἡ ἀναγέννηση τῆς ἐκκλησιαστικῆς μουσικῆς ἔγκειται στὸ χαρακτηριστικὸ πνεῦμα τῶν ἀρχαίων μελῳδιῶν της, μὲ τὴν μεγαλοπρεπῆ, ἀπλῆ, σοβαρὴ ὀμορφιά τους». Επίσης, ὁ ἀλέξανδρος Καστάλσκυ, ἔνας ἄλλος διακεκριμένος συνθέτης, μαθητὴς τοῦ Τσαϊκόφσκυ, ἀνέπτυξε περαιτέρω αὐτὴ τὴν ἄποψη καὶ εἶπε τὸ 1913:

Έὰν ἀκολουθήσουμε τὴ σημερινὴ τάση νὰ δημιουργήσουμε μουσική πού είναι ύπερβολικά περίπλοκη, γιὰ νὰ πετύχουμε ήχητικά έφφε τῆς μόδας, αὐτὸ θὰ ἔχῃ ὡς ἀποτέλεσμα ή ἐκκλησιαστική μουσική νὰ καταντήση ή ἴδια μὲ τὴν κοσμική, μὲ μόνη διαφορὰ τὰ ἱερὰ λόγια... Όταν οἱ έγχώριες ἐκκλησιαστικὲς μελφδίες μας προσαρμόζωνται σὲ πολυφωνική μουσική, χάνουν ὅλη τὴν ἰδιαιτερότητά τους. Πόσο ξεχωρίζουν ὅταν ψάλλωνται ἀπὸ τοὺς Παλαιούς Πιστούς, 49 καὶ πόσο ἀνιαρὲς εἶναι στὶς συμβατικὲς τετραφωνικές διασκευές των κλασσικών συνθετών μας, γιὰ τὶς ὁποῖες καυχόμεθα ἐδῶ καὶ ἑκατὸ χρόνια. Εἶναι συγκινητικές, άλλὰ νόθες... Τὸ μέλλον τοῦ δημιουργικοῦ ἔργου μας γιὰ τὴν ἐκκλησία ὀφείλει νὰ εἶπναι ἡ ἀπομάκρυνσή μας ἀπὸ τὴ συνεχῆ τετραφωνία... Έγὼ θὰ ἤθελα νὰ ἔχω μουσική ποὺ δὲν θὰ μποροῦσε νὰ ἀκούγεται πουθενὰ ἀλλοῦ παρὰ μόνο σὲ ἐκκλησία, ποὺ θὰ ἦταν τόσο ξεχωριστή ἀπὸ τὴν κοσμική μουσική ὅσο εἶναι ξεχωριστὰ τὰ ἄμφια ἀπὸ τὶς λαϊκὲς ἐνδυμασίες. 50



Πέτρος Τσαϊκόφσκυ

Ό ἰδεώδης τρόπος γιὰ νὰ ἐπιστρέψουν οἱ Ὀρθόδοξες κοινότητες στὶς παραδοσιακές τους ρίζες θὰ ἦταν νὰ μάθουν οἱ χορφδίες τους τὴ Βυζαντινὴ σημειογραφία καὶ ἔτσι νὰ ἐξασφαλί-

 $<sup>^{46}</sup>$ Οἰκονόμου, Δημήτριος. Ἀπόσπασμα ἀπὸ μία διάλεξη ποὺ δημοσιεύθηκε τὸν Φεβρουάριο τοῦ 2003 στὸ Monachos.net.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Conomos, Dimitri E., *Byzantine Hymnography and Byzantine Chant*, Hellenic College Press, Brookline, Mass., 1984, p. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> П. Чайковский, *Предисловие П.И. Чайковского к первому изданию "Всенощного Бдения"* опубликовано в *Чайковский: Полное собрание сочинений* под редакцией Л. Корабельниковой и М. Рахмановой, (Москва: 1990), с. 273.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Οἱ «Παλαιόπιστοι» εἶναι μιὰ παραδοσιακὴ ὁμάδα πιστῶν ποὺ τὸν 17ο αἰῶνα ἀρνήθηκαν νὰ δεχθοῦν τὶς λειτουργικὲς μεταρρυθμίσεις τοῦ Πατριάρχου Νίκωνος καὶ τὴν εἰσαγωγὴ Δυτικῆς πολυφωνικῆς χορφδιακῆς ψαλμωδίας στὴν Ὀρθόδοξη λατρεία. (βλ. Gardner, Johann von, *Russian Church Singing, Vol. 2,* σελ. 280.)

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Βλέπε S.W. Pring: Kastal'sky, A. "My Musical Career and my Thoughts on Church Music," *The Musical Quarterly*, XI, no. 2 (1925), pp. 238-245, καὶ http://liturgica.com/html/litEOLitMusDev3.jsp?hostname=null#nationalism

σουν τὴν εἴσοδό τους στοὺς θησαυροὺς τῆς παραδοσιακῆς Ὀρθοδόξου ὑμνογραφίας. Άλλὰ ἐπειδὴ ἡ Βυζαντινὴ ψαλμωδία εἶναι μία ἱερὴ τέχνη ἡ ὁποία ἀπαιτεῖ μακροχρόνια μαθητεία σὲ ἔμπειρο δάσκαλο, ἐλάχιστοι ἄνθρωποι στὴ Δύση μποροῦν νὰ τὴν μάθουν. Ἄρα ἡ δική μας λύση εἶναι ἡ μεταφορὰ τῆς Βυζαντινῆς μουσικῆς πρὸς αὐτοὺς μὲ μορφὴ τὴν ὁποία μποροῦν νὰ χρησιμοποιήσουν, δηλαδὴ στὴ σημειογραφία ποὺ μποροῦν νὰ διαβάσουν. <sup>51</sup> Αὐτὸς εἶναι ὁ σκοπὸς τῆς συγγραφῆς τοῦ παρόντος βιβλίου.

Οἱ ὕμνοι γιὰ αὐτὴ τὴν ἔκδοση ἐπελέγησαν ἀπὸ ἀριστουγήματα τῆς Βυζαντινῆς ψαλμωδίας ὅπως τὰ κατέγραψαν κορυφαῖοι πρωτοψάλτες τῶν τελευταίων τριῶν αἰώνων. Ἄν καὶ οἱ ὕμνοι αὐτοὶ ἔχουν ἀντιγραφεῖ ἀπὸ βιβλία<sup>52</sup> τὰ ὁποῖα τυπώθηκαν πρόσφατα, ἐν τούτοις οἱ μελῳδίες ποὺ περιέχουν εἶναι ὡς ἐπὶ τὸ πλεῖστον κατὰ αἰῶνες παλαιότερες. Εἶναι οἱ ἴδιες μελῳδίες ποὺ χρησιμοποιοῦνται κοινῶς σήμερα στὸ προπύργιο τῆς Ὀρθοδόξου παραδόσεως, τὸ Ἅγιον Ὅρος. Ἐπίσης καὶ ἡ ἑρμηνεία ποικιλμάτων εἶναι ἡ ἴδια μὲ αὐτὴ ποὺ χρησιμοποιεῖται στὸ Ἅγιον Ὅρος.

Ή ταπεινή μας εὐχὴ εἶναι πὼς τὸ παρὸν βιβλίο καὶ οἱ ἠχογραφήσεις ποὺ τὸ συνοδεύουν θὰ βοηθήσουν ὅλους ἐκείνους ποὺ θέλουν νὰ ἐνστερνισθοῦν τὴν θεϊκὴ μουσικὴ τῆς Ὀρθοδόξου Ἐκκλησίας στὴν παραδοσιακή της μορφή, ὅπως διατηρεῖται στὸ Ἅγιον Ὀρος, πρὸς δόξαν Θεοῦ.



\_

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Στὶς ἀρχὲς τοῦ 20°υ αἰῶνος, ὁ Tillyard ἀντέγραψε στὴν Εὐρωπαϊκὴ σημειογραφία πολλὰ ἀρχαῖα τροπάρια, καὶ ἔβγαλε τὰ ἑξῆς συμπεράσματα: «Κάθε προσπάθεια νὰ προστεθῆ ἀρμονία σὲ Βυζαντινοὺς ὕμνους ἢ νὰ μετατραποῦν οἱ ὕμνοι σὲ κοινὴ Εὐρωπαϊκὴ μουσικὴ γιὰ νὰ ψάλλωνται ἀπὸ τὸ ἐκκλησίασμα, τὴ θεωροῦμε λάθος... Ἡ ἔκκλησή μας εἶναι ἡ Ἑλληνικὴ [δηλ. Βυζαντινὴ] μουσικὴ νὰ ψάλλεται μὲ τὸν Ἑλληνικὸ τρόπο—χωρὶς συνοδεία ὀργάνων, ἀλλὰ μὲ ἰσοκράτημα σὲ ἐλεύθερο ρυθμό. Γιὰ μιὰ τέτοια ἐκτέλεση, δὲν εἶναι ὑποχρεωτικὴ ἡ γνῶση τῆς Βυζαντινῆς σημειογραφίας. Μιὰ ἀκριβὴς μεταγραφή, εἴτε στὸ Γρηγοριανὸ τετράγραμμο εἴτε στὸ κοινὸ πεντάγραμμο, θὰ ἦταν ἐπαρκής, δεδομένου ὅτι ὁ ψάλτης ἔχει μιὰ γενικὴ γνώση τοῦ ὕφους τῆς μεσαιωνικῆς ψαλμωδίας». (Tillyard, H.J.W., Βyzantine Music and Hymnography, Faith Press, London, 1923, σελ. 70.)

<sup>52</sup> Ο πλήρης κατάλογος τῶν βιβλίων τὰ ὁποῖα χρησιμοποιήθηκαν γιὰ τὴν παροῦσα ἔκδοση βρίσκεται στὴν ἑνότητα ποὺ ἀκολουθεῖ τὸν Ἐπίλογο.